
MUTTERGLÜCK … EWIGE BRÜCK 

von PD Dr. med. Mario Gmür, Psychiater, Zürich 
 
 
 
 
In meiner Praxis hängt eine Lithografie von Cuno Amiet aus dem Jahre 1945. Sie zeigt eine 
junge Mutter, die ihren Säugling auf dem Schoß hält. Er streckt seine Hände zu ihrem 
Gesicht hin aus, doch sie blickt ihn nicht an. Ihr nach innen gerichteter Ausdruck 
widerspiegelt eine unendliche Glückseligkeit. Der Maler hat dem Bild den Titel gegeben: 
*“Mutterglück … Ewige Brück”*. 
 
Dieses Bild reiht sich ein in die Serie von bilderreichen und literarischen Kunstwerken, 
welche die Mutterschaft zu einem Ideal verklären, zu einer naturgegebenen Harmonie. 
Immanuel Kant, der seine Mutter im Alter von dreizehn Jahren verlor, kompensierte diesen 
Verlust durch einen umfassenden Naturbegriff. „Natur“ war bei ihm eine Art Codewort für 
eine mütterliche, die Menschen zur Entfaltung ihrer Möglichkeiten erziehende Instanz. Viele 
sehen in der Mutterliebe die urtümlichste Form der Liebe, in welcher das höchste Maß von 
Menschsein erreicht werde – das man nur spüren und nur ungenügend in Worte fassen 
könne. Oft wird der idealisierten Mutter die höchste Kompetenz in der Vertretung und 
Vermittlung von Liebe zugestanden. „Eine Mutter erreicht mehr als hundert Lehrer“, sagt ein 
jüdisches Sprichwort. 
 
Der unschätzbare Wert von Mütterlichkeit wird allerdings vor allem beim Aufbrechen 
ebendieser Harmonie ergründet und an den daraus folgenden traumatisierenden 
Auswirkungen erkannt. Die christliche Ikonografie mit der bildhaften Darstellung der *Mater 
Dolorosa*, welche sich ein Schwert in die Brust bohrt, bringt dieses unendliche mütterliche 
Leiden zum Ausdruck; dessen literarische Grundlage liegt im mittelalterlichen *Stabat 
mater*: 
 
> Schaut die Mutter voller Schmerzen, 
> wie sie mit zerrissenem Herzen 
> unterm Kreuz des Sohnes steht. 
> Ach! wie bangt ihr Herz, wie bricht es, 
> da das Schwerdt des Weltgerichtes 
> tief durch ihre Seele geht! 
 
(Übersetzung Christoph Martin Wieland) 
 
Die Vorstellung vom absoluten Mutterglück hat ihre Entsprechung in jener von der 
ungetrübten kindlichen Unschuld, die unberührt ist von der zweckorientierten, auf Vorteil 
bedachten Haltung der Erwachsenen. Diese äußert sich oft auch in der verkannten oder 
ungenügend ernst genommenen Not des Kindes, das der mütterlichen Aufmerksamkeit und 
Zuwendung entbehrt. Niemand hat diesen Seelenschmerz so eindrucksvoll beschrieben wie 
Proust, welcher Marcel, der nach einem Gutenachtkuss seiner Mutter lechzt, sagen lässt: 
 



> Wenn ich mich jetzt meiner Mutter in den Weg stellte, in dem Augenblick, wo sie 
heraufkam, um schlafen zu gehen, und wenn sie sähe, dass ich aufgestanden war, um ihr 
auf dem Flur noch einmal Gute Nacht zu sagen, so würde man mich nicht mehr im Hause 
behalten, man würde mich gleich am nächsten Tag in ein Internat stecken, das stand fest. 
Gut! Und wenn ich fünf Minuten darauf aus dem Fenster springen müsste, selbst das wäre 
mir noch lieber. Was ich jetzt wollte, das war die Mama, war ihr Gute Nacht zu sagen […] 
 
Die Sentenz von Cuno Amiets *„Mutterglück … Ewige Brück“* ist eine Extremdeutung des 
existenziellen Status der Mutterschaft in unserer Welt. Diese wurde aus psychologischer und 
biologischer Warte unterschiedlich und kontrovers beurteilt. Erich Fromm hat in seiner 
Typologie der Liebe die Mutterliebe als eine Variante der Nächstenliebe mit bedingungsloser 
Bejahung des Lebens und der Bedürfnisse des Kindes definiert und charakterisierte sie als 
ein Gespür für Verantwortlichkeit, Fürsorge und Achtung sowie den Wunsch, das Leben des 
Kindes zu fördern. 
 
Im Tierreich beobachten wir die höchste Form der Liebe als Mutterliebe – eine Liebe, die 
bereit ist, für andere zu sterben. Wenn eine Gazelle angegriffen wird, versucht die Mutter 
das Raubtier abzulenken und begibt sich instinktiv in Gefahr, um den Nachwuchs zu 
schützen. Evolutionsbiologisch kann das auch als Bestreben verstanden werden, die 
eigenen Gene weiterzugeben. Das Konzept einer naturgegebenen urtümlichen Mutterliebe, 
die mit einer innig-intimen Gefühlsbetontheit, genuinem Aufopferungswillen und einer tätigen 
Sorge einhergeht, wird zum Teil auch von der biologischen Forschung gestützt. Als Indiz 
werden Erkenntnisse der Verhaltensforschung beigezogen, die bei Tieren durch 
Verarbeitung von Bindungshormonen wie beispielsweise Oxytocin ein ernährendes und 
pflegendes Verhalten auslösen konnten. 
 
Die Auffassung einer von vornherein reinen, guten, schützenden und nährenden Mutter, 
eines harmonischen Kernbündnisses Mutter–Kind, erkennbar in Ausdrücken wie 
„Muttermilch“ und „Muttersprache“, wurde aber auch immer wieder angezweifelt. So wurde 
sie als ein Konstrukt interpretiert, das von der Aufklärung seit Jean‑Jacques Rousseau 
gewissermaßen erfunden wurde, um emanzipatorische Impulse von Frauen zu unterdrücken 
(Élisabeth Badinter). Die Mutterliebe als anthropologische Konstante und als „natürlich“ 
empfundenes kulturelles Stereotyp, die dem Kind zum Aufbau eines Urvertrauens verhilft 
und die Aneignung sozialer Regeln und Normen begünstigt, ist aber noch immer eine 
Grundlage für die Bewertung von Abweichungen und deren Auswirkungen. 
 
Welche Erschütterungen lösen Verletzungen der Mutter‑Kind‑Harmonie aus? Die „böse“ 
Mutter, die abweisende Mutter, die falsche Mutter beim Kind? Und welche die Wegnahme 
und Fremdplatzierung des Kindes bei der Mutter? Die traumatischen Beziehungen zwischen 
Eltern und Kind sind ein häufiges Thema von Mythos, Märchen, Kunst und religiösen 
Schriften. In den Bildern mit dem Motiv der „Frau im Baum“ stellte Giovanni Segantini 
Frauen dar, die für ihr Versagen als Mutter lange leiden müssen, bis sie in der 
Wiedervereinigung mit dem Kind erlöst werden. Der Raub der Persephone thematisiert die 
verzweifelte Suche der Mutter nach ihrer entführten Tochter Kore. Man könnte auch Franz 
Kafkas geniale Erzählung *Die Verwandlung* als ein Drama der Verstoßung eines Kindes 
lesen. Der Vater wirft mit dem Apfel gegen den in ein Tier verwandelten Sohn – mit dem 
Symbol der Vertreibung aus dem Paradies –, während Mutter und Schwester sich immer 
noch dem als Blutsverwandten erlebten Wesen verbunden fühlen. Dieses wiederum ist von 



dem an der Wand hängenden Bild der Frauenfigur mit dem Pelzmantel in den Bann 
gezogen, von der es sich ein Zurückbleiben in der Sphäre des Menschseins erhofft. 
 
Kindstötungen können indessen bezüglich der bewussten und unbewussten Motive 
unterschiedlich interpretiert werden. Neben abgründiger depressiver Verzweiflung können 
auch Rachegefühle und taktische Beweggründe in einem Beziehungskrieg mit Verwandten 
und Behörden – mit der Welt – ausschlaggebend sein. Beim bekanntesten Kindsmord der 
Literatur, Medea, steht das strafende Element gegenüber dem untreuen Ehemann Jason im 
Vordergrund. Die Literatur des Sturm und Drang behandelte wiederholt den Kindsmord, wie 
etwa Goethe mit der Figur des Gretchens im *Urfaust*. Und die seelische sowie soziale Not 
der Kindsmörderin, ihre radikale Einsamkeit, wurde besonders in den Fokus literarischer 
Analysen gerückt, so zum Beispiel in Gerhard Hauptmanns Stück *Rose Bernd*. 
 
Den als „Biografie“ betitelten Text hat Natalie K. verfasst, nachdem sie ihre beiden Kinder 
umgebracht hatte und ihr Versuch der Selbsttötung gescheitert war. Sie befand sich in 
Untersuchungshaft. Zu einer strafrechtlichen Beurteilung ihrer Tat kam es nicht, nachdem 
das Strafverfahren nach ihrem in der Haft begangenen Suizid eingestellt werden musste. In 
einem strafrechtlichen Verfahren hätte die Erstellung des objektiven und subjektiven 
Tatbestandes in der Kompetenz der das Recht anwendenden Instanz gelegen. Bei einer 
nach rechtlichen Kriterien erfolgenden hypothetischen Würdigung der Anschuldigungen 
wäre der Bezug sämtlicher verfügbarer Quellen und Informationen, Akten, Dokumente etc. 
angebracht. 
 
Sowohl der erweiterte Suizid als auch die Kindstötung durch eine Mutter werden als 
strafrechtliche Sonderfälle betrachtet. Besteht ein Verdacht auf erweiterte Suizidhandlungen, 
werden diese in der strafrechtlichen und gerichtspsychiatrischen Erfassung daraufhin 
geprüft, ob die Selbsttötungsabsicht vor der Tötung der anderen Person(en) entstanden ist 
oder erst als nachträgliche Reaktion auf die Tötung eines anderen. Für die Annahme einer 
erweiterten Suizidhandlung müssen Tötung und Selbsttötung als einheitliche Aktion 
vorkonzipiert gewesen sein. Die Suizidabsicht des Täters oder der Täterin muss primär 
dominieren, und die Mitnahmetötung muss altruistisch motiviert sein, ohne 
destruktiv‑feindselige Einstellung gegenüber dem Opfer. Dies ist vor allem dann der Fall, 
wenn die suizidal gestimmte und in großer Verzweiflung zur Selbsttötung entschlossene 
Mutter ihre Kinder nicht der Kälte und dem Grauen der Welt überlassen will und ein 
harmonisch‑symbiotisches Aufgehobensein im Jenseits erträumt. Von diesen höchst 
pathologischen, oft auch in tiefergehenden Verzweiflungsgemeinschaften wurzelnden Fällen 
sind jene – auch als „Medea‑Situationen“ bezeichnet – abzugrenzen, die von 
Rachegedanken und Vergeltungsimpulsen bestimmt sind, etwa wenn bei 
Sorgerechtsstreitigkeiten der oder die Unterlegene sich und seine oder ihre Kinder umbringt. 
 
Die Kindstötung zählt zu den sogenannten privilegierten Delikten, bei welchen auch ohne 
psychiatrisch geltend gemachte Milderungsgründe schon aufgrund der Tatumstände eine 
Strafminderung angezeigt erscheint. Die strafrechtliche Sanktionierung von Verbrechen 
variiert je nach den Einstellungen, die in verschiedenen Zeitepochen und Kulturen 
vorherrschen. An einem Pol steht die absolute Straftheorie der Vergeltung, wie sie 
beispielsweise Immanuel Kant vertrat, der die Todesstrafe für Mörder als unumgänglich 
ansah; am anderen Pol die von der christlichen Feindesliebe geprägte Straftheorie, die auch 
der Dimension der bedrängten Psyche und der Umstände, die den delinquenten Menschen 



in den Abgrund drängen, Rechnung trägt und dabei die existenzielle und psychosoziale 
Determiniertheit berücksichtigt. 
 
Auch wenn vorliegend formal die Voraussetzungen einer justiziablen Beurteilung nicht 
gegeben sind, erscheint die „Biografie“ von Natalie K. aufschlussreich und gibt jedenfalls 
viele Hinweise zur Frage: Wie konnte es zu dieser zutiefst erschütternden Tat kommen? Der 
Text ist offenbar geschrieben aus einem Bedürfnis der Autorin in der Isolation der Haft, ihr 
Leben vor ihrem geistigen Auge Revue passieren zu lassen – aus einem Bedürfnis nach 
Selbstvergewisserung und Identitätssicherung. Gleichzeitig ist er ein Rechenschaftsbericht, 
adressiert an eine für sie vertrauenswürdig wirkende Person, welche die Verbindung zur 
Öffentlichkeit herstellen könnte. Geschrieben ist er nach der Tat und vor der Tat. Und er 
nimmt für den Leser, der von Anfang an um das Ende der Geschichte weiß, die Gestalt einer 
sich ankündigenden Katastrophe an. Der Bericht ist in einem natürlichen, zügigen und 
flüssigen Stil geschrieben, zum Teil mit leichter Hand und ohne prätentiöse intellektuelle 
Höhenflüge. Es gelingt ihr, den Leser zur Überzeugung zu bringen, dass sie nur Opfer ist 
und die anderen die Täter. Die Anklagen gegenüber Ehemann und Behörden müssten durch 
einen *audiatur et altera pars* ergänzt werden. Aber die Klagen wirken authentisch. Es zeigt 
sich eine Persönlichkeit von schlichtem Gemüt, von fröhlich‑mutiger Wesensart, herzlich, 
liebevoll und dem Leben gegenüber in jeder Hinsicht in überschwänglicher Weise positiv 
und zuversichtlich zugeneigt. Das Selbstporträt lässt durchaus auch selbstgefällige und 
burschikos‑sthenische Züge erkennen. Ihre Lebensechtheit stellt sich als tapferes Benennen 
einer „Mutter Courage“ dar, die Stürme des Lebens, alle Unbill und Widrigkeiten zu 
bewältigen. Die Bereitschaft, Enttäuschungen guten Mutes aufzufangen, ist ausgeprägt. 
Ihren Lebenssinn, ihre *raison d’être*, empfindet sie ganz in ihrer Mutterrolle, in 
Muttersensu. 
 
Herzen. *Mutterglück … Ewige Brück* ist das Leitmotiv ihres Daseins, auf das auch ihr 
intellektueller Horizont eingeengt ist. Ihre Ausführungen, die geradlinig und einsichtig, über 
weite Strecken auch monoton‑stereotyp daherkommen, machen deutlich, dass sie zu einer 
Relativierung der „wahren Liebe“ nicht imstande ist. Als Leser erschrickt man ob ihrer 
Unfähigkeit, Schuldgefühle bezüglich der Kindstötung zu empfinden. Sie ist ganz beseelt 
vom Bedürfnis nach Harmonie. Auf Konfliktspannungen, denen sie keineswegs gewachsen 
ist, reagiert sie mit schierem Unverständnis und Entsetzen. Wo sie auf Widerstände ihrer 
Umgebung trifft, zieht sie sich zurück, wendet sich ab und schlägt mit ihren Liebsten die 
Zelte immer wieder an neuen Orten auf, um ihren Lebenstraum, die Verwirklichung einer 
ungetrübten Idylle, fortzusetzen. Es ist zu vermuten, dass sie dabei auf 
Überlebenserfahrungen zurückgreift, die sie als Außenseiterin, als Tochter von Zeugen 
Jehovas in Kindheit und Jugend gesammelt hat. Ihr Streben nach gesellschaftlicher 
Anerkennung und Integration dürfte in diesem frühen Marginalisierungs- und 
Diskriminierungserleben seine Wurzeln haben. 
 
Das in sozial helfender Absicht erfolgte Eindringen der Behörden in ihren Lebensbereich 
brachte ihr inneres Gefüge von harmonisierenden, das Böse vertreibenden 
Abwehrstrategien aus dem Gleichgewicht. Die drohende Wegnahme und Enteignung ihrer 
Kinder empfand sie als eine Attacke ins Zentrum ihres Daseins. Sie versetzte sie 
zunehmend in einen Zustand von Ratlosigkeit, Hilflosigkeit, Verzweiflung. In einem 
Wechselbad der Gefühle von Hoffnung und Enttäuschung im Vorfeld der Tat besprach sie 
sich mit ihren Angehörigen auf der Suche nach Lösungen, um das drohende Unheil 



abzuwenden. Und als die definitive behördliche Verordnung eintraf, verfiel sie in eine 
wahrhaft gefährdete Resignation, die sich bis zum eisernen Entschluss verfestigte, sich der 
bösen Realität durch die gemeinsame Flucht in das verheißene Idyll im Jenseits zu 
entziehen – die „ewige Brück“ in den geschützten elysischen Raum zu verlegen. 
 
 


